LE VIJNANA BHAIRAVA TANTRA
Traduction L. SILBURN

chargée de recherches au CNRS, membre du college France, Publications de I'institut de civilisation Indienne, Paris 1983.

La Déesse dit :

O Dieu, tout ce qui tire son origine du Rudrayamalatantra m’a été intégralement révélé. C’est le
Trikabheda, la triple différenciation obtenue en extrayant la quintessence de la quintessence.

Et cependant, O Maitre supréme ! mon doute n’est pas encore dissipé. Quelle est, O dieu, en réalité
absolue, I'essence qui consiste en énergie fragmentatrice de I’ensemble des sons ? Ou encore,
comment peut-elle résider sous I'aspect différencié d’une nonuple formule dans la forme distincte de
Bhairava ? Ou encore, comment est-elle différenciée en un Dieu a trois tétes ? Ou comment donc
consiste t-elle en une triple énergie ? Comment a nouveau est-elle faite de nadabindu ? Qu’est-ce que
les phases subtiles de I’énergie phonématique, la demi-lune et I'obstruante ? Ou encore comment est-
elle la consonne sans voyelle (anacka) qui réside sur la roue des phonémes ? Comment donc a-t-elle
pour nature propre I'Energie ?

Ou encore comment tout est composé, soit de I’énergie transcendante-et-immanente et a la fois de
I’énergie immanente seule, et encore a la fois de [I'énergie purement transcendantale ? La
transcendance, en vérité, ne saurait étre différenciée en phonémes et en corps, car elle ne peut se
trouver en tant que nature indivise dans ce qui est composé.

O Seigneur accorde-moi ta grace et dissipe entierement mon doute.
Bhairava répond :

Bien! Bien! O Trés aimée ! ta question forme la quintessence des Tantra. Ce sujet est extrémement
ésotérique, O Bienheureuse! pourtant je te I’expliquerai, Déesse. Tout ce qu’on déclare forme
composée appartenant a Bhairava doit étre considéré comme une fantasmagorie, une illusion magique,
un réve, le mirage d’un chateau dans le ciel, du fait de son manque de substance.

Du point de vue absolu, ce bhairava n’est ni la nonuple formule, ni ’'ensemble des sons. Il n’est pas non
plus le Dieu a trois tétes. La triple énergie ne constitue pas son essence. Il ne consiste pas non plus en
nadabindu, ni en candrardha ni en nirodikhd (ensemble d’énergies de plus en plus subtiles) et ne
s’associe pas au cours de la Roue cosmique. L’énergie ne forme pas son essence, car ces conceptions
ne sont que des épouvantails a 'usage des enfants et des hommes a la pensée non encore éveillée, elles
jouent le méme réle que la douceur qui cache le médicament. Leur description n’a d’autre but que de
faire progresser I’aspirant.

La félicité éprouvée comme sienne au plus profond de soi n’est pas soumise a la pensée dualisante. Elle
échappe aux exigences de temps et de lieu ainsi qu’aux spécifications de I'espace. Dans I'ordre de la
vérité absolue, elle ne peut étre suggérée et demeure ineffable. Telle est I’expression de la plénitude, la
Bhairavi, I’énergie du Soi de Bhairava. En vérité on doit discerner cette Merveille immaculée qui emplit le
cosmos. A un tel degré de réalité qui donc est adoré et qui se plait a 'adoration ? Cette condition de
Bhairava qu’on célebre de la sorte est attestée comme supréme. C’est elle que sous sa forme la plus
lointaine, on déclare ‘Déesse supréme’.

Puisqu’il ne peut jamais y avoir aucune distinction entre énergie et détenteur d’énergie, ni entre
substance et attribut, I’énergie supréme est identique au Soi supréme. Comme on n’imagine pas
d’énergie consumante distincte du feu, la distinction entre énergie et porteur d’énergie n’apparait pas
lorsgu’on s’absorbe dans la Réalité de la connaissance absolue.



Si celui qui pénetre dans I'état de I’énergie réalise qu’il n’en est pas distinct, son énergie divinisée
assume l'essence de Shiva et on la nomme alors ‘ouverture’. De méme que, grace a la lumiere d’une
lampe ou aux rayons du soleil, on prend connaissance des diverses portions de I'espace, de méme O
Bien Aimée ! c’est grace a son énergie que I'on peut connaitre Shiva.

La Déesse dit :

O dieux des dieux ! Toi qui portes I’embléme du trident et as pour ornement la guirlande des cranes, dis-
mois par quels moyens on peut apercevoir I’état qui a forme de plénitude propre a Bhairava, qui échappe
au temps et a 'espace et défie toute description ? En quel sens dit-on la supréme Déesse est I'ouverture
qui lui donne acceés ? Instruis-moi O Bhairava, afin que ma connaissance devienne parfaite.

Bhairava répond :

Il faut exercer une poussée ascentionnelle sur la supréme Energie formée de deux points (Visarga), que
sont le souffle expiré en haut et le souffle inspiré en bas. La situation de plénitude provient de ce qu’ils
sont portés ou maintenus, sur leur double lieu d’origine.

Si I'on s’exerce sans interruption sur le couple des espaces vides interne et externe des souffles inspirés
et expirés, ainsi O Bhairavi : la merveilleuse Forme de Bhairavi et de Bhairava se révélera.

L’énergie sous forme de souffle ne peut ni entrer ni sorir lorsqu’elle s’épanouit au centre en tant que libre
de dualité, par son entremise on recouvre I'essence absolue.

Qu’on pratique la rétention du souffle lorsqu’on expire ou encore lorsqu’on inspir. A la fin de cet exercice,
on nommera cette énergie du souffle retenu, ‘apaisée’ et grace a cette énergie se révele I’essence
appaisée.

Qu’on se concentre sur cette énergie du souffle resplendissante de rayons de lumiére et dont I’'essence
est subtile entre les choses subtiles, quand elle s’éleve de la base jusqu’a ce qu’elle s’apaise au centre
supérieur. Voila I’ Eveil de Bhairava.

De centre en centre, de proche en proche, I’énergie vitale, tel un éclair jaillit jusqu’au sommet du triple
poing, tant qu’a la fin le grand Eveil se produit.

Les douze modalités successives correspondent exactement a la distinction en douze phonémes.
S’étant libéré graduellement des conditions matérielle, subtile, et supréme, en dernier lieu, on s’identifie a
Shiva méme.

Ayant rempli le sommet du crane de I’énergie du souffle et projeté celle-ci rapidement a 'aide du pont
établi par une contraction des sourcils, si I'on a libéré la pensée de toute dualité, grace a cette énergie,
on deviendra omnipénétrant dés qu’on accede a ce qui est au dela de toute chose.

Si ’'on médite sur le quintuple vide, en prenant pour support les cercles bariolés des plumes du paon, on
s’abime dans le Cceur, I'incomparable Vide.

Vide, mur, réceptacle supréme, quel que soit I'objet sur lequel on doit se concentrer en suivant un tel
ordre, I’excellente Bienfaitrice se résorbe en elle méme.

Ayant fixé la pensée a 'intérieur du crane, se tenant les yeux fermés, peu a peu, grace a la stabilité de la
pensée, qu’on discerne ’éminemment discernable.

Le canal médian est ce qui tient au Centre. Quant on médite sur lui sous forme de cette Déesse qui,



semblable au filament d’une tige de lotus, est identique au firmament intérieur, alors le Dieu se réveéle.

Dés que I'on a bouché les ouvertures des sens a I'aide de 'arme défensive que forme les mains les
obstruant, et qu’on perce le centre entre les sourcils, le bindu une fois percu disparait peu a peu, alors au
milieu de cette disparition, voila le supréme séjour.

Si 'on médite dans le cceur et au sommet de la méche de cheveux sur le bindu, point semblable a la
margue rouge, ce feu subtil que produit une certaine effervescence, a la fin, lorsque celle-ci a disparu, on
s’absorbe dans la Lumiéere de la Conscience.

Il accede au brahman supréme celui qui baigne dans le brahman-son, I’anatha logé dans le réceptacle
de l'oreille, son ininterrompu, précipité comme un fleuve.

Si I'on récite la syllabe sacrée AUM ou toute autre formule et qu’on éprouve le vide qui se trouve a la fin
du son protracté, au moyen de cette éminente énergie du vide, O Bhairavi, on atteint la vacuité.

Il faut se concentrer sur la fin ou le commencement de n’importe quel phonéme. Par la puissance du
vide, cet homme devenu vide prendra la forme du vide.

En suivant attentivement les sons prolongés d’instruments de musique, a cordes ou autres, si I'esprit ne
s’interresse a rien d’autre, a la fin de chaque son, I'on s’identifiera a la forme merveilleuse du firmament
supréme.

Mais aussi a I'aide de la succession ordonnée de phonémes grossiers d’une formule quelconque d’un
seul bloc, sous la poussée du vide propre aux phases subtiles d’ardhendu, bindu, et nadabindu on
deviendra Shiva.

Qu’on évoque I'espace vide en son propre corps dans toutes les directions a la fois. Alors, pour qui jouit
d’une pensée libre de dualité, tout devient espace vide.

On doit évoquer en méme temps le vide du sommet et le vide de la base. Du fait que I'Energie est
indépendante du corps, la pensée deviendra vide. Qu'on évoque de maniére simultanée le vide du
sommet, le vide a la base et le vide du coeur. Grace a I’absence de toute pensée dualisante, alors se léve
la Conscience non-dualisante.

Si 'on évoque, rien qu’un instant, I'absence de dualité en un point quelconque du corps, voila la Vacuité
méme. Libéré de toute pensée dualisante, on accédera a I’essence non dualisante.

O Belle aux yeux de gazelle ! Qu’on évoque intensément toute la substance qui forme le corps comme
pénétrée d’éther. Et cette évocation deviendra alors permanente.

On doit considérer la différenciation de la peau du corps comme un mur. Celui qui médite sur son corps
comme s’il ne contenait rien a 'intérieur, adhere bientot a I’au-dela du méditable.

O Bienheureuse ! les sens anéantis dans I’espace du cceur, 'esprit indifférent a toute autre chose, celui
qui accede au milieu de la coupe bien close des lotus atteindra la faveur surpréme.

Du fait que la pensée est absorbée dans le dvadasanta, chez un homme dont I'intellect est ferme et dont
le corps est pénétré de toutes parts de Conscience, se présente alors a lui la caractéristique de la Réalité
bien affermie.

Qu’on fixe sa pensée dans le centre supérieur, dvadasanta, de toutes maniéres et ou qu’on se trouve.
L’agitation s’étant peu a peu abolie, en quelques jours I'indescriptible se produira.



On doit intensément se concentrer sur sa propre forteresse comme si elle était consumée par le feu du
Temps qui surgit du pied de ce Temps. Alors, a la fin, se manifeste la quiétude.

De méme, aprés avoir médité en imagination sur le monde entier comme étant consumé par les flammes,
I’lnomme dont I'esprit est indifférent a toute autre chose, accedera a la plus haute condition humaine.

Si 'on médite sur les catégories subtiles ainsi que sur les catégories tres subtiles, incluses dans son
propre corps, ou bien sur celles de I'univers comme si elles se résorbaient les unes dans les autres,
finalement la supréme Déesse se réveélera.

Si I'on médite sur I’énergie du souffle grasse et tres faible dans le domaine du dvadasanta et qu'au
moment de s’endormir, on pénétre dans son propre cceur; en méditant ainsi on obtiendra la maitrise des
réves.

Il faut se concentrer par degrés sur I'univers sous forme de monde et autres cheminements, en le
considérant dans ses modalités grossiere, subtile et supréme, jusqu’a parvenir finalement a I’absorption
de la pensée.

Aprés avoir médité sur la réalité Sivaite selon la méthode des six cheminements, de fagon exhaustive en
y incluant I'univers entier, alors se produit le grand Eveil.

O puissante Déesse ! on doit se concentrer intensément sur tout cet univers comme s’il était vide et la
méme la pensée se résorbe. Alors on devient le vase d’élection de I’absorption en ce vide.

Qu’on fixe le regard sur un récipient, une cruche ou quelque autre objet en faisant abstraction de ses
parois. Lorsgu’on parvient a s’absorber en ce vide, a cet instant précis et grace a cette absorption, on
s’identifiera a Lui.

Qu’on fixe le regard sur une région dépourvu d’arbres, de montagnes, de murailles ou d’autres objets.
Dans I’état mental d’absorption on devient un étre dont 'activité fluctuante a disparu.

Au moment ou I'on percoit deux choses, prenant conscience de l'intervalle entre elles, qu’on s’y installe
ferme. Si I'on bannit simultanément toutes deux, alors, dans cet intervalle, la Réalité resplendit.

Que I'esprit qui vient quitter une chose soit bloqué et ne s’oriente pas vers une autre chose. Alors, grace
a la chose qui se trouve entre elles, la Réalisation s’épanouit dans toute son intensité.

En vérité, que I'on évoque parfaitement, de facon sumultanée dans sa totalité, soit 'univers, soit son
propre corps comme s’il était fait de conscience. Alors, a I'aide d’une pensée sans dualité, on obtiendra
le supréme Eveil.

En pratiquant la friction des deux souffles, a I'extérieur ou a l'intérieur, le yogin deviendra a la fin le vase
d’élection d’ou surgit la connaissance supréme de I'Egalité.

Que le yogin considére soit I'univers entier soit son propre corps, simultanément dans sa totalité, comme
rempli de sa propre félicité. Alors, grace a son ambroisie intime, il s’identifiera a la supréme félicité.
Comme par un procédé de magie, O Belle aux yeux de gazelle ! la grande félicité se léve subitement.
Grace a elle la Réalité se manifeste.

Lorsqu’on fait échec au flot tout entier des activités sensorielles par le moyen de I’énergie du souffle qui
s’éleve, peu a peu, au moment ou I’on sent un fourmillement, le supréme bonheur se propage.

Mais qu’on fixe la pensée qui n’est plus que plaisir dans I'intervalle de feu et de poison. Elle s’isole alors
ou se remplit de souffle et I'on integre la félicité de I’Amour.



La jouissance de la Réalité du brahman qu’on éprouve au moment ou prend fin I'absorption dans
I’énergie fortement agitée par I'union avec une parédre (shakti), c’est elle précisément qu’on nomme
jouissance intime.

O Maitresse des Dieux ! I’afflux de la félicité se produit méme en I'absence d’une énergie (femme), si 'on
se remémore intensément la jouissance née de la femme grace a des baisers, des caresses et des
étreintes.

Ou encore a la vue d’un parent dont on a été longtemps séparé, on accede a une félicité trés grande.
Ayant médité sur la félicité qui vient de surgir, on s’y absorbe, puis la pensée s’identifie a elle.

Grace a I’épanouissement de la félicité qui comporte I'euphorie causée par la nourriture et la boisson,
qgu’on adhére de tout son étre a ce état de surabondance et I'on s’identifiera alors a la grande Félicité.

Si un yogin se fond dans le bonheur incomparable éprouvé a jouir des chants et autres plaisirs sensibles,
parce qu’il n’est plus que ce bonheur, une fois sa pensée stabilisée, il s’identifiera compléetement a lui.

La ou la pensée trouve satisfaction, c’est en ce lieux méme, qu’il faut river cette pensée sans fléchir;
c’est 13, en effet, que I'essence de la supréme félicité se révele pleinement.

Lorsque le sommeil n’est pas encore venu et que pourtant le monde extérieur s’est effacé, au moment
ou cet état devient accessible a la pensée, la Déesse supréme se réveéle.

Le regard doit étre fixé sur une portion d’espace qui apparait tachetée sous le rayonnement du soleil,
d’une lampe etc... C’est la méme que resplendit I’essence de son propre Soi.

La supréme fusion dans le Tout se révéle au moment de la perception intuitive de I'Univers, grace aux
attitudes suivantes : le repos de la mort, la fureur, la fixité du regard, la succion ininterrompue et la
concentration sur I'éther.

Installé sur un siége moelleux, ne reposant que sur son séant, pieds et mains privés de support; par
I’effet de cette attitude, I'intelligence intuitive la plus haute accéde a la plénitude.

Confortablement installé sur un siége, les bras croisés ayant fixé la pensée au creux des aisselles, grace
a cette absorption on obtiendra la quiétude.

Ayant fixé les yeux sans cligner sur un objet a forme grossiéere et si I'on prive la pensée de tout support,
I’on parviendra sans tarder a Shiva.

La bouche étant largement ouverte, la langue au centre, si I'on fixe la pensée sur ce centre en récitant
mentalement le phonéme Ha, I’on s’abimera alors dans la paix.

Se tenant assis ou couché, un yogin, doit évoquer avec intensité son propre corps comme privé de
support; dans une pensée qui s’évanouit, a I'instant méme, ses prédispositions inconscientes
s’évanouiront.

Ou encore si I'on se trouve dans un véhicule en mouvement, ou si ’'on meut le corps trés lentement, O
Déesse ! jouissant alors d’une disposition d’esprit bien apaisée, I’on parviendra au flot divin.

Si contemplant un ciel trés pur, on vy fixe le regard sans la moindre défaillance, I'étre tout entier étant
immobilisé, a ce moment méme O Déesse ! on atteindra la Merveille de bhairava.

Qu’on évoque tout I’espace-vide sous forme d’essence de bhairava, comme dissous dans sa propre



téte. Alors I'univers tout entier s’absorbera dans la Réalité de I'éclat, expression méme de Bhairava.

Quand on connait pleinement la forme de Bhairava dans la veille et autres états, c’est a dire:
connaissance limitée et production de dualité quant a la veille, vision extériorisante quant au réve et
aussi ténébres quant au sommeil profond, on est alors empli de la splendeur infinie de la Conscience.
Une chose limitée étant connue, engendre la dualité. Telle est la lumiere extérieure, qui équivaut aux
ténebres. D’autre part qu’on la percoive comme pleine de la Lumiére infinie de la Conscience, et I'univers
entier, assumera la forme de Bhairava.

De méme durant une nuit noire, a 'arrivée de la quinzaine sombre, ayant évoqué sans discontinuer la
forme ténébreuse, on accedera a la Réalité de Bhairava.

De méme, tenant d’abord les yeux bien fermés, une couleur sombre apparait. Si on les ouvre, tout
grands en évoquant la forme de Bahirava, on s’identifiera a elle.

Qu’un obstacle s’oppose a I'exercice d’un organe quelconque ou que de soi-méme on y fasse
obstruction, si 'on s’enfonce dans le vide sans dualité, la méme le Soi resplendit.

Si 'on récite le phonéme A sans bindu ni visarga, le Seigneur supréme, ce puissant torrent de
connaissance, surgit imprévisible O Déesse !

Qu’on fixe I'esprit sur la fin du visarga de n’importe quelle lettre pourvu de visarga et, par I'intermédiaire
d’une pensée libérée de tout fondement, on entrera en contact avec I’éternel brahman.

Qu’on médite sur son propre Soi en forme de firmament illimité en tous sens. Dés que la conscience se
trouve privée de tout support, alors I’Energie manifeste sa véritable essence.

Aprés avoir perforé une partie quelconque de son corps avec un instrument pointu ou autre, si I'on tient
alors son esprit appliqué a cet endroit précis, la progression éclatante, vers Bhairava se produira.

On doit se convaincre de I'idée, que les organes, les souffles, la pensée n’existent pas en moi. Grace a
I’absence de pensée dualisante qui en résulte, on transcende a jamais tous les vikalpa. (les notions
duelles)

L’illusion est dite ‘la pertubatrice’. La fonction de kala, consiste en une activité fragmentatrice et ainsi de
suite pour les autres cuirasses et limitations. Considérant qu’il n’y a la qu’attribut des catégories, qu’on
ne s’en sépare pas.

Ayant observé un désir qui surgit soudain, qu’on y mette fin brusquement. Quelle que soit la source d’ou
il jaillit, que 1a méme il s’absorbe.

Quand ma volonté ou ma connaissance n’ont pas encore surgi, que suis-je, en Vvérité ? Telle est, dans
I'ordre de la Réalité, la nature du Je. La pensée s’identifie a cela, puis s’absorbe en cela.

Mais une fois que la volonté ou la connaissance se sont produites, on doit y river la pensée au moyen de
la conscience de Soi ; I'esprit étant indifférent a toute autre chose, alors jaillira I'intuition du Sens de la
Réalité.

Toute connaissance est sans cause, sans support et fallacieuse par nature. Dans I'ordre de la Réalité
absolue, cette connaissance n’appartient a personne. Quand on est ainsi totalement adonné a cette
concentration. O Bien-aimée ! on devient Shiva.

Celui qui a pour propriété la Conscience réside dans tous les corps ; il n’y a nulle part de différenciation.
Ayant alors réalisé que tout est fait de cette Conscience, il est ’lhomme qui a conquis le devenir.



Si I'on réussit a immobiliser I'intellect alors qu’on est sous I'emprise du désir, de la colére, de I'avidité,
de I’égarement, de I'orgueil, de I'envie, la Réalité de ces états subsiste seule.

Si 'on médite sur le cosmos en le considérant comme une fantasmagorie, une peinture ou un tourbillon
et qu’on arrive a le percevoir tout entier comme tel, le bonheur surgira.

On ne doit pas fixer la pensée dans la douleur ni la gaspiller dans le bonheur, O Bhairavi! Veuille
connaitre toute chose au milieu des extrémes. Eh quoi ! la Réalité seule subsiste.

Aprés avoir rejeté son propre corps en réalisant : « je suis partout » d’une pensée ferme et d’une vision
qu n’a égard a rien d’autre, on accede au bonheur.

La discrimination ou le désir, ne se trouve pas seulement en moi mais apparait aussi partout, dans les
jarres et autres objets. Réalisant cela, on devient omnipénétrant.

La perception du sujet et de I'objet est la méme chez tous les étres nantis d’un corps. Mais ce qui
caractérise les yogin c’est leur attention ininterrompue a 'union du sujet et de I'objet.

Que méme dans le corps d’autrui on saisisse la conscience comme dans le sien propre. Se
désinteressant de tout ce qui concerne son corps, en quelgues jours on devient omnipénétrant.

Ayant libéré I'esprit de tout support, qu’on cesse de penser selon une pensée dualisante. Alors, O femme
aux yeux de gazelle ! I'état de Bhairava réside dans le fait que le Soi devient le Soi absolu.

Quand on se renforce dans la réalisation suivante : ‘Je possede les attributs de Shiva, je suis omniscient,
tout-puissant et omnipénétrant ; je suis le Maitre supréme et nul autre, on devient Shiva.

Comme les vagues surgissent de I'eau, les flammes du feu, les rayons du soleil, ainsi ces fluctuations de
I’'univers se sont différenciées a partir de moi, le Bhairava.

Lorsque, physiquement égaré, on a tourné de tous coOtés et en tout hate au point de tomber a terre
d’épuisement; grace a I'arrét de I'effervescence produite par I’envahissement de I’énergie, la condition
supréme apparait. Si I’on est privé de force ou de connaissance a I'égard des choses ou encore si la
pensée se dissout dans I'extase, dés que prend fin I'effervescence produite par I’envahissement de
I’énergie, la forme merveilleuse de Bhairava se révéle.

Ecoute, O Déesse ! Je vais t’exposer tout entier cet enseignement traditionnel et mystique : il suffit que
les yeux fixent sans cligner pour que ce produise aussitot I'isolement.

S’étant bouché les oreilles ainsi que I'ouverture inférieure (anus), puis méditant sur la résonance sans
consonne ni voyelle, gu’on entre dans I'éternel Brahman.

Se tenant au dessus d’un puits trés profond, les yeux fixés sur le fond sans cligner, dés que I'intelligence
intuitive du yogin est exempte de dualité conceptuelle, aussitét la dissolution de la pensée se produira
clairement en lui.

Partout ou va la pensée, vers I'extérieur ou encore vers l'intérieur, O Bien-aimée ! |a se trouve I'état
shivaite ; celui-ci étant omnipénétrant, ou donc la pensée pourrait-elle aller pour lui échapper.

Chaque fois que par l'intermédiaire des organes sensoriels, la conscience de 'omniprésent se réveéle,
puisqu’elle a pour nature fondamentale de n’étre que cela, a savoir pure conscience, grace a I'absorption
dans la Conscience absolue, on accede a I’essence de la plénitude.



Au commencement et a la fin de I’éternuement, dans la terreur et I'anxiété ou quand on surplombe un
précipice, lorsque’on fuit le champ de bataille, au moment ou I'on ressent une vive curiosité, au stade
initial ou final de la faim, etc ... la condition faite d’existence brahmique se révele.

A la vue d’un certain lieu, qu’on laisse aller sa pensée vers des objets dont on se souvient. Dés qu’on
prive son corps de tout support, le Souverain omniprésent s’avance.

Aprés avoir posé le regard sur un objet quelconque, qu’on I’en retire trés lentement. Alors la
connaissance de cet objet n’est accompagné que de pensée, O Déesse, et I'on devient le réceptacle du
vide.

Cette sorte d’intuition qui, grace a l'intensité de I'adoration, nait chez I’hnomme parvenu au parfait
détachement, c’est I’énergie méme du Bienfaisant. Qu’on I’évoque perpétuellement et I'on s’identifiera a
Shiva.

Alors gu’on percoit un objet déterminé, la vacuité s’établit peu a peu a I’égard des autres objets. Ayant
médité en pensée sur cette vacuité méme, bien que I'objet reste connu, on s’apaise.

Cette pureté qu’enseignent les gens de peu de savoir, apparait dans la doctrine de Shiva comme une
véritable impureté. Il ne faut pas la considérer comme pure, en vérité, mais comme polluée. C’est
pourquoi s’affranchissant de pensée dualisante, qu’on parvienne au bonheur.

La réalité de Bhairava a partout son domaine y compris chez les gens du commun. Et ’lhomme qui
prend conscience de ceci : « rien n’existe qui en soit distinct », accéde a la condition Sans-second.

Etant le méme & I’égard d’amis et d’ennemis, le méme dans I’honneur et le déshonneur ; grace a la
parfaite plénitude du brahman, ayant compris cela, qu’on soit heureux.

L’inconnaissable, I'insaisissable, le vide et ce qui n’accédera jamais a I’existence, imaginez tout cela
comme Bhairava et a la fin de cette évocation, l'illumination se produit.

Ayant fixé la pensée sur I'espace externe qui est éternel, sans support, vide, omnipénétrant et dépourvu
d’opération, qu’on se fonde alors dans le non-espace.

Quel que soit I'objet vers lequel la pensée se dirige, il faut a cet instant précis et a I'aide de cette pensée
quitter I’objet complétement sans laisser un autre s’installer a la place. Alors on sera exempt de
fluctuation.

Etymologie fantaisiste de Bhairava :

Au moyen de ‘bhé&’, la lumiére consciente, tout résonne (rava).
‘Sarvadah’ : il donne toute chose, (da = R3),

il pénétre dans tout 'univers (vyapaka = Va).

Il est a noter une autre étymologie donnée par Jean Papin :

Bha = Bharana ou maintient de I'ordre cosmique.

Ra = Ravana ou résorption des mondes

Va = Vamana ou vomissement, émanation des mondes.

(Dans les deux cas :) Ainsi par la récitation ininterrompue du mot Bhairava, on devient Shiva.

A I'occasion d’affirmations comme ‘je suis, ceci est a moi’, etc., la pensée accéde a ce qui n’a pas de
fondement. Sous I’aiguillon d’une telle méditation, on s’apaise.

Eternel, omniprésent, sans support, omnipénétrant, souverain de tout ce qui est. Méditant a chaque
instant sur ces mots, on en réalise la signification conformément a I’objet signifié (Shiva).



Tout cet univers est privé de réalité a I'image d’un spectacle fictif. Quelle est la réalité d’un tel
spectacle ? Si I'on est fermement convaincu de cette vérité, on acquiert la paix. Comment y aurait-il
connaissance ou activité pour un Soi affranchi de toute modalité ? Les objets externes dépendent de la
connaissance et partant de la, ce monde est vide.

Il n’existe plus pour moi de lieu, il n’y a plus pour moi de libération. Lien et libération ne sont que deux
épouventails a I'usage d’un étre terrifié. Cet univers apparait comme un reflet dans I'intellect a I'image du
soleil sur I'eau.

Toute impression comme le plaisir, la douleur, etc .. nous parvient par I'intermédiaire des organes
sensoriels. S’étant détaché de ces organes, on prend assise en soi-méme, puis on demeure a jamais
dans son propre Soi.

Toute chose se manifeste par la Connaissance et le Soi se manifeste par toute chose. En raison de leur
essence unique, connaissance et connu se révelent comme ne faisant qu’un.

Faculté mentale, conscience intériorisée, énergie du souffle, et soi limité aussi; quand ce quatuor a
completement disparu. O Bien-aimée ! alors la forme merveilleuse de ce Bhairava subsiste seule.

Ainsi 112 instructions concernant le sans-houle viennent d’étre brievement exposées. O Déesse !
I’lnomme qui les connait recoit le nom de ‘familier de la connaissance’. Quiconque s’adonne a une seule
de ces instructions ici décrites devient lui-méme Bhairava en personne. Ses paroles se réalisent en actes
et il confére bénédictions et malédictions.

O Déesse ! il ne vieillit pas, il ne meurt pas; il est doué d’attributs supranaturels comme les pouvoirs
d’exiguité et autres. Choyé des yoginis, il agit en maitre au cours de toutes leurs réunions. Il est libéré
bien qu’il demeure encore en cette vie et bien qu’il s’adonne a des activités ordinaires.

La déesse dit :

O Seigneur tout-puissant, si telle est la forme merveilleuse de la supréme énergie et qu’on la prenne
comme reégle génrale, O Dieu! qui récite et quelle est la récitation ? Qui médite, O grand Maitre ! qui
adore et qui tire satisfaction de I’adoration ? Qui offre I'oblation et quel est le sacrifice, qui le fait et

comment et pour qui ?

Bhairava répond :

O femme aux yeux de gazelle ! cette pratique ici mentionnée est extérieure et ne reléve que des seules
modalités grossieres. En vérité cette Réalisation qu’on expérimente encore et encore a I'intérieur de la
supréme réalité, voila ce qu’est ici la véritable récitation. De méme, on doit considérer ce qui est récité
comme une résonance spontanée consistant en une formule mystique.

Un intellect inébranlable, sans aspects ni fondements, voici, en vérité ce que nous appelons méditation.
Mais la représentation imagée de divinités nanties de corps, organes, visages, mains, etc. n’offre rien de
commun avec la vraie méditation.

L’adoration véritable ne consiste pas en une offrande de fleurs et autres dons, mais en une intelligence
intuitive bien établie dans le supréme firmament de la Conscience, exempt de pensée dualisante. En
vérité, cette adoration se confond avec I'absorption en Shiva issue de I'ardeur mystique.

Le Soi, en vérité a pour moelle autonomie, félicité et Conscience. Si I'on plonge intégralement son
propre soi dans cette essence, c’est la ce qu’on appelle le ‘bain rituel’.



Le transcendant et I'immanent que l'on honore précisément avec des offrandes et qui en tirent
satisfaction ; celui aussi qui les offre; tous ne forment qu’un. Ou est I'adoration véritable, sinon la ?

Que le souffle exhalé sorte et que le souffle inhalé entre, de leur propre accord. La Kundalini dont
I’aspect est sinueux retrouve son essence dressée. C’est la grande Déesse immanente et transcendante,
le supréme Sanctuaire.

Lorsqu’on prend de fermes assises dans le rite de la grande félicité et qu’on suit attentivement la montée
de cette énergie, grace a cette Déesse, étant bien absorbé en elle, on atteindra le supréme Bhairava.

En émettant le phonéme SA, il se dirige vers I'extérieur par le souffle, en énoncant le phoneme HA, il
entre a nouveau. C’est ainsi que I'individu répéte inlassablement cette formule hamsa, hamsa. 21600 fois
jour et nuit, cette récitation est prescrite comme celle de la supréme Déesse. Tres facile a accomplir, elle
n’apparait difficile qu’aux ignorants.

O Déesse ! je viens ainsi de t’exposer cette supréme ambroisie que rien ne surpasse, mais qu’il ne faut
jamais révéler a quiconque est disciple d’un autre ordre, est un méchant, un cruel, ou manque de
dévotion envers le Maitre spirituel. Par contre, qu’on la dévoile, aux intelligences intuitives que n’effleure
jamais aucun doute, aux héros, aux magnanimes, a tous ceux qui vénérent la lignée des Maitres. A tous
ceux-la, qu’on dispense sans hésiter. O belle aux yeux de gazelle! village, royaume, ville, pays, fils,
parent, tout ce dont on peut s’emparer, il faudra I"abandonner complétement ! A quoi bon ces choses
évanescentes, O Déesse, seul ce supréme trésor est permanent !

O Dieu des dieux, grand Dieu ! me voici parfaitement satisfaite, O Seigneur ! Maintenant j’ai reconnu
avec certitude la quintessence du Rudrayamalatantra et maintenant aussi j’ai percu intuitivement le Coeur
de toutes les énergies différenciées.

Aprés avoir proféré ces paroles, la Déesse, pleine de béatitude, tenant Shiva embrassé, s’identifia a Lui.

10



